
Bohaterowie mitologii greckiej jako archetypy
ludzkich postaw i zachowań

Wprowadzenie

Przeczytaj

Mapa myśli

Sprawdź się

Dla nauczyciela

Bibliografia:

Źródło: Jan Parandowski, Mitologia. Wierzenia i podania Greków i Rzymian, Warszawa
1979, s. 89–90.

Źródło: Carl Gustav Jung, Wspomnienia, sny, myśli, spisane i podane do druku przez
Anielę Jaffé, tłum. L. Kolankiewicz, R. Reszke, Warszawa 1997, s. 359–360.

Źródło: Jerzy Prokopiuk, Posłowie, [w:] Carl Gustav Jung, Psychologia a religia (Wybór
pism), Warszawa 1970, s. 390–392.

Źródło: Jan Parandowski, Mitologia. Wierzenia i podania Greków i Rzymian, s. 59–60.

Źródło: Jan Parandowski, Mitologia. Wierzenia i podania Greków i Rzymian, Warszawa
1979, s. 93.



Źródło: Mitologia. Wierzenia i podania Greków i Rzymian, Warszawa 1979, s. 258–
272.

Źródło: Jan Parandowski, Mitologia. Wierzenia i podania Greków i Rzymian, Warszawa
1979, s. 207.

Źródło: Jan Parandowski, Mitologia. Wierzenia i podania Greków i Rzymian, Warszawa
1979, s. 219–220.



Skąd bierze się podobieństwo postaci i zdarzeń, zauważane w mitologiach różnych
kultur? Czy powtarzalność motywów, tematów i symboli wynika z archetypowych
wyobrażeń tkwiących w świadomości zbiorowej, a więc wspólnych dla wszystkich
ludzi?

Carl Gustaw Jung, twórca psychologii głębi, zauważył, że pewne typowe obrazy
i związki są wspólne dla różnych kultur, a te same motywy, które występują w mitach,
spotykamy także w fantazjach, snach i urojeniach współczesnego człowieka. Uznał, że
dowodzi to istnienia archetypów. Opisywał je jako nieświadome praformy, stanowiące
część struktury psyche. Te pierwotne wzorce, jak archetyp Herosa, archetyp Matki czy
Starego Mędrca, przejawiają się w mitach. Emocje, które wywołują tzw. sytuacje
graniczne, jak niebezpieczeństwo, śmierć czy narodziny, zostają przekształcone
w opowiadania o fantastycznej treści, oparte na podobnych schematach i nasycone
podobną symboliką.

Upadek Ikara, XVII w.
Źródło: Wikimedia Commons, domena publiczna.

Twoje cele

Bohaterowie mitologii greckiej jako archetypy ludzkich
postaw i zachowań



Dokonasz interpretacji wybranych mitów greckich.

Określisz, jakie archetypy są obecne w wybranych mitach.

Streścisz jeden z mitów.

Nazwiesz emocje kierujące wybranymi postaciami z mitów greckich.



Przeczytaj

Aktualność mitów

Niemal każda archaiczna społeczność wytworzyła
uporządkowany system mitów. Zawierały one
odpowiedzi na pytania o to, skąd wziął się świat, kto
lub co nim rządzi, jakie jest miejsce człowieka na ziemi.
Nie przypadkiem można dostrzec wiele podobieństw
między mitami pochodzącymi z różnych kręgów
kulturowych. Paralelizmy są widoczne np.
w opowieściach dotyczących najważniejszego –
według danej społeczności – boga. Dla pogańskich
Słowian był nim Perun (tj. „miotający piorunami”);
Celtowie nazywali go Taranis (czyli „grzmiący”);
Maorysi czcili boga Iho („wyniesiony w górę”);
Mongołowie modlili się do Tengri („niebo”). W wielu
mitologiach pojawia się też motyw potopu jako kary
zesłanej na ludzi. Biblijny Noe budował arkę, na której
przetrwał ogromną ulewę. W podobny sposób uratował się król Ziusudra z mitów
sumeryjskich oraz hinduski Manu, którego łodzią zaopiekował się bóg Wisznu, a także
Ullusz, obecny w mitach Hetytów. Najsłynniejsze dzieło Sumerów, czyli Poemat
o Gilgameszu, również mówi o potopie jako efekcie gniewu bogów z powodu
grzeszności ludzi. Natomiast w wierzeniach Greków Zeus ocalił tylko dwoje ludzi:
Deukaliona i Pyrrę. Podobieństwa mitów mają źródło w zbieżnych reakcjach na
wyzwania podstawowe dla ludzkiej egzystencji: chęć znalezienia swojego miejsca na
ziemi, obawa przed ciemnością itp. Analogie w pytaniach znajdują odzwierciedlenie
w odpowiedziach.

Wśród funkcji pełnionych przez mity znajduje się również funkcja kulturotwórcza.
Historie zawarte w mitologiach Greków i Rzymian są wciąż aktualne. Ich żywotność
wynika m.in. z faktu, że utrwalono w nich archetypy (prawzorce) i toposy składające

Hinduski bóg Wisznu
Źródło: Pixabay, domena publiczna.

javascript:void(0);
javascript:void(0);
javascript:void(0);
javascript:void(0);
javascript:void(0);
javascript:void(0);
javascript:void(0);


się na kanon wspólnych motywów obecnych w różnych kręgach kulturowych
i w różnych czasach.

Carl Gustav Jung

W dolnym rzędzie siedzą: pierwszy z lewej Sigmund Freud, pierwszy z prawej – Carl Gustav Jung
Źródło: Wikimedia Commons, domena publiczna.

Uczonym, który wprowadził do nauki pojęcie archetypu, był Carl Gustav Jung. Żyjący
w latach 1875–1961 szwajcarski psychiatra i psycholog przez wiele lat współpracował
z twórcą psychoanalizy Sigmundem Freudem. Następnie Jung samodzielnie (niekiedy
krytykując Freuda) rozwinął teorię psychologii głębi, która stała się podstawą
psychologii analitycznej. To on rozpropagował takie terminy jak: „archetyp”,
„ekstrawersja”, „introwersja” i „kompleks”.

Archetypy według Carla Gustava Junga
Carl Gustav Jung

Wspomnienia, sny, myśli, spisane i podane do druku
przez Anielę Jaffé
Pojęcie archetypu […] zostało wywiedzione z wielokrotnie
powtarzanych obserwacji, jak na przykład ta, że mity i bajki literatury

”

javascript:void(0);
javascript:void(0);


światowej zawierają ściśle określone motywy, które pojawiają się
zawsze i wszędzie. Jednocześnie te same motywy spotykamy
w fantazjach, snach, deliriach i urojeniach współczesnego człowieka.
Te właśnie typowe obrazy i związki nazywam wyobrażeniami
archetypowymi. Im są wyraźniejsze, tym jaskrawiej uwidacznia się to,
że towarzyszy im szczególnie intensywne zabarwienie emocjonalne
[…]. Wywierają na nas wrażenie, są sugestywne i fascynujące. Biorą
one swój początek w archetypie, który – sam w sobie – wymyka się
przedstawieniu, jest nieświadomą praformą, stanowiącą – jak się
wydaje – część struktury psyché, może przeto pojawiać się
spontanicznie zawsze i wszędzie. […]

Stale spotykam się z nieporozumieniem, które wyraża się
w mniemaniu, jakoby archetypy miały określoną treść, to znaczy były
czymś w rodzaju, żeby tak powiedzieć, nieświadomych „wyobrażeń”.
Toteż raz jeszcze pragnę z naciskiem stwierdzić, że […] treść
praobrazu daje się przedstawić dopiero wówczas, gdy zostanie
uświadomiona, a zatem gdy forma zostanie wypełniona materiałem
świadomego doświadczenia. […] Jak nie sposób dowieść istnienia
instynktu, tak też nie da się dowieść istnienia archetypu, w każdym
razie dopóty, dopóki on sam nie uaktywni się in concreto. […]

Nie wolno nawet przez chwilę ulec iluzji, jakoby naturę archetypu
można było ostatecznie wyjaśnić, a tym samym załatwić całą sprawę.
Nawet najlepsza próba interpretacji nie jest niczym innym niż mniej
lub bardziej udanym przekładem na inny język obrazów.
Źródło: Carl Gustav Jung, Wspomnienia, sny, myśli, spisane i podane do druku przez Anielę Jaffé, tłum. L. Kolankiewicz, R.
Reszke, Warszawa 1997, s. 359–360.

Mit i archetyp
Według Junga mit to forma przejawiania się archetypów. Te natomiast,

javascript:void(0);


Jerzy Prokopiuk

Posłowie
podobnie jak popędy, są podstawowymi elementami nieświadomości
zbiorowej. W tej funkcji są one reprezentacjami psychologicznie
koniecznych reakcji na pewne typowe sytuacje […]. „Pojęcie to
oznacza «wzorzec zachowania»”. […] Archetypy można także opisać
jako procesy psychiczne zamienione w obrazy – „pierwotne obrazy”,
wzorce wszelkich zjawisk konkretnych. […] Archetypy przejawiają się
w formie personifikacji lub symboli. Treść archetypowa wyrażana jest
zawsze w formie przenośni. […] Nigdy nie należy sądzić, że archetyp
może być w końcu wyjaśniony… Nawet najbardziej udane próby
wyjaśnienia go są jedynie […] przekładem na jakiś inny język
metaforyczny. Liczba archetypów jest względnie ograniczona,
albowiem odpowiadają one możliwościom typowych doświadczeń
fundamentalnych. Całość archetypów oznacza sumę wszystkich
ukrytych potencjalnych możliwości psychiki ludzkiej […]. Archetypy
pojawiają się w  „sytuacjach granicznych” […], takich jak
niebezpieczeństwo, zetknięcie się z niepokonaną trudnością,
stosunek między płciami, potęga zasady dobra i zła, […] narodziny
i śmierć. […] Archetypy domagają się, by traktować je serio, albowiem
włączając jednostkę w nurt ogólnoludzkich prawidłowości przynoszą
jej harmonię […].
Źródło: Jerzy Prokopiuk, Posłowie, [w:] Carl Gustav Jung, Psychologia a religia (Wybór pism), Warszawa 1970, s. 390–392.

”

Według Junga w mitach przejawia się wspólna dla wszystkich ludzi (niezależnie od
czasu i miejsca) forma psychiczna. Jej najważniejszym składnikiem są emocje, które
zostają przedstawione w formie opowiadań o istotach nadprzyrodzonych, więc
dotyczą transcendencji.

Mit i archetyp w literaturze

javascript:void(0);


Rozważania Junga wpłynęły na rozumienie archetypu w badaniach literackich nad
mitem. Według większości literaturoznawców mit może przejawiać się w różnych
rodzajach i gatunkach literackich, nie ma przy tym jednej, kanonicznej formy (może
różnić się w szczegółach niezmieniających podstawowego sensu opowieści), co
wynika m.in. z tego, że wyrasta z tradycji ustnej. Treść mitu dotyczy istot
nadprzyrodzonych, działających poza, a raczej przed udokumentowaną historią.
Związki mitu z wierzeniami nie oznaczają przy tym, że może on być odtwarzany tylko
w wyjątkowych okolicznościach i wymaga specjalnej, sakralnej obudowy w postaci
obrzędów.

Słownik
archetyp

(gr. arche – początek, gr. typos – typ) – prawzorzec, pierwotny wzorzec postaci,
postępowania, motywu czy symbolu

ekstrawersja, introwersja

(łac. extra – poza, oprócz; łac. versare – wyjaśniać, przebywać, znajdować się) oraz
introwersja (łac. intro – wewnątrz; łac. versare – wyjaśniać, przebywać, znajdować
się) – wyróżnione przez C. G. Junga dwa główne typy postaw, jakie człowiek
przyjmuje wobec świata, czyli dwa typy osobowości: ekstrawertyk charakteryzuje
się aktywnością w kontaktach z innymi ludźmi, szuka nowych doświadczeń na
zewnątrz, natomiast introwertyk raczej unika konfrontacji, jest zamknięty w sobie

paralelizm

(gr. parallēlismós – porównanie) – podobieństwo

psychoanaliza

(gr. psyche – dusza, gr. analisis – analiza) – stworzona przez S. Freuda metoda
odkrywania nieuświadamianego przez jednostkę życia psychicznego w celu
przeprowadzenia terapii

psychologia głębi



(niem. tiefenpsychologie) – termin do nauki wprowadził C. G. Jung; dotyczy on
różnych teorii psychologicznych zakładających istnienie nieświadomości
i podświadomości w psychice ludzkiej

transcendencja

(łac. transcendens – przekraczający) – termin w badaniach nad religią oznaczający
„istnienie boga jako istoty odrębnej” wobec świata stworzonego, materialnego

topos

(gr. tópos – miejsce, okolica) – pojęcie wprowadzone do badań literackich przez
niemieckiego uczonego Ernsta Curtiusa; oznacza ono „miejsce wspólne”
w kulturze, czyli wciąż powracające motywy i tematy, które wskazują na ciągłość
tradycji danej kultury



Mapa myśli

Polecenie 1
Wyjaśnij własnymi słowami różnicę między archetypem a toposem.

Polecenie 2
W dowolnym micie greckim (poza opowieściami o Dedalu i Ikarze, o Niobe oraz
o Odyseuszu) odszukaj archetyp uosabiany przez bohaterkę lub bohatera tego mitu.
Napisz tekst, w którym:  
a) streścisz wybrany mit,  
b) wyjaśnisz obecny w nim archetyp



Archetyp - mapa myśli
Źródło: Englishsquare.pl sp. z o.o., licencja: CC BY 3.0.



Sprawdź się

Jan Parandowski

Mitologia. Wierzenia i podania Greków i Rzymian
Afrodyta najchętniej przebywała na Cyprze (...). W Pafos miała sławną
świątynię, gdzie opowiadano cud, jaki zdarzył się za sprawą bogini
w domu Pigmaliona.

Był to król Cypru, który zamiast państwem zajmował się sztuką
rzeźbiarską. Chcąc wcielić swoje marzenia w kamień, wyrzeźbił
kobietę tak cudną, jakiej nie było na ziemi. I zakochał się w niej,
i cierpiał, albowiem marmur nie mógł doń ani przemówić, ani się
uśmiechnąć, ani mu podać dłoni. Gdy tak raz zatopił się cały w swej
miłości i w swoim cierpieniu, poczuł, że czyjaś ręka dotyka jego
ramienia. Obejrzał się: przed nim stał ukochany posąg, łaską Afrodyty
zmieniony w żywą kobietę. Nazywała się ona odtąd Galatea.
Pigmalion uczynił ją swoją żoną i królową, a ona dała mu syna, Pafosa,
który założył miasto swego imienia i zbudował w nim wspaniałą
świątynię dobrej bogini.
Źródło: Jan Parandowski, Mitologia. Wierzenia i podania Greków i Rzymian, Warszawa 1979, s. 89–90.

”



Rzeźbę zatytułowaną Niobe wykonał włoski artysta Napoleone Martinuzzi w 1946 r. Obecnie
znajduje się ona na dziedzińcu Uniwersytetu Ca' Foscari w Wenecji
Źródło: Michele Rienzo, dostępny w internecie: Wikimedia Commons, licencja: CC BY-SA 4.0.

Jan Parandowski

Mitologia. Wierzenia i podania Greków i Rzymian
Amfion ożenił się z córką Tantalosa, imieniem Niobe. Z tego
małżeństwa urodziło się czternaścioro dzieci: siedmiu synów
i siedem córek. Niobe była okrutnie dumna z tak licznego potomstwa.
Mówiła, że nie rozumie, jak ludzie mogą oddawać cześć Latonie, która
ma tylko dwoje dzieci. Powinni raczej czcić ją − potężną królową
i błogosławioną matkę. Latona, dotknięta zniewagą, poskarżyła się
swoim dzieciom: Apollinowi i Artemidzie. Oboje natychmiast zeszli
z Olimpu i kilkunastu strzałami z łuku uśmiercili całe potomstwo
Niobe. Osierocona matka porzuciła ziemię tebańską. Wróciła do
swego ojczystego miasta, do Sipylos. Dniami i nocami przesiadywała
na podmiejskiej górze, póki jej bogowie nie zamienili w kamień. Lecz
i wtedy jeszcze cierpiała. Z kamienia, w którym była zaklęta jej dusza,
płynęły łzy strugą jasnego źródła.
Źródło: Jan Parandowski, Mitologia. Wierzenia i podania Greków i Rzymian, Warszawa 1979, s. 207.

”

javascript:void(0);
javascript:void(0);
javascript:void(0);


Na pochodzącej z połowy V w. p.n.e. płaskorzeźbie nieznany twórca przedstawił scenę, w której
Odyseusz (przybywszy do swego pałacu w przebraniu żebraka) oznajmia Penelopie, że jest jej
mężem i władcą Itaki.
Źródło: Louvre Museum, dostępny w internecie: Wikimedia Commons, licencja: CC BY-SA 4.0.

Mitologia. Wierzenia i podania Greków i Rzymian
Kiedy wybuchła wojna, Odyseuszowi piękna Penelopa właśnie
urodziła syna. Kołysać dziecko, słyszeć jego pierwsze gaworzenie,
brać je na ręce i nieść do dziadka Laertesa, siedzieć w cieniu drzew
i patrzeć na żonę karmiącą niemowlę, […] wyjść o świcie do
wilgotnego sadu i podcinać gałązki drzewek lub krzątać się dokoła
winnych latorośli, urządzić biesiadę z przyjaciółmi […] – w takich
codziennych, zdrowych radościach zamykał się krąg wszystkich jego
pragnień. Wojna, odbierająca mu to wszystko nagle i gwałtownie,
odrzucająca go w strony obce i dalekie − wydawała mu się potworną
niesprawiedliwością. Z początku udawał szaleńca, aby nie pójść. Ale
podstęp wykryto.

Porzucając żonę i syna Telemacha, obiecywał jak najrychlej powrócić.
Tymczasem lata mijały, a wojna trwała. Gdy wreszcie Troja padła, nie

”

javascript:void(0);


było w całym obozie greckim człowieka, który by gorliwiej sposobił
się do drogi. Odyseusz był przekonany, że najdalej za dwa tygodnie,
licząc konieczne postoje i nieoczekiwane przeszkody – dobije do
brzegów Itaki. Los pokierował inaczej.

Na morzu srożyła się burza. Huragan połamał maszty i poszarpał
żagle. […] Żeglując po Morzu Sycylijskim przybiły statki Odyseusza do
ziemi ze wszech miar urodzajnej, na której wypasały się
nieprzeliczone stada kóz i owiec. Wszystko to należało do cyklopów,
olbrzymów o jednym oku w środku czoła. Najpotężniejszy wśród nich
był Polifem, syn Posejdona. […] Polifem stanął na wybrzeżu i zaczął się
modlić do ojca swego: „Usłysz mnie, Posejdonie, władco ziemi
błękitno‐grzywy, jeślim ja twój syn, a ty moim ojcem, spraw, aby Odys
[…] jeśli mu przeznaczone wrócić do ziemi ojczystej, niechaj późno
przybędzie i w nędzy, straciwszy wszystkich towarzyszy, na cudzym
okręcie, a w domu niech go spotka niedola”. Usłuchał go Posejdon
i klątwa Polifema miała się spełnić co do słowa.

[…]

Odyseusz spał, gdy Feakowie przybili do Itaki. […] Wtedy zjawiła się
Atena i otworzyła mu oczy i pamięć. Rwał się biec do domu, do żony,
do syna. Bogini go powstrzymała. Trzeba być ostrożnym. Wszyscy
uważają go za zmarłego. Z sąsiednich wysp zjechali się młodzi książęta
zalotnicy. Starają się o rękę Penelopy i o dziedzictwo po zaginionym.
Królestwo marnieje. Wierna żona już nie ma sił walczyć
z natarczywością zalotników. Zwodzi ich, jak może. Powiedziała, że
nie wpierw wyjdzie za mąż, póki nie uszyje szaty pośmiertnej dla ojca.
Aby zyskać na czasie, szyła tę szatę coś ze dwa lata: co w dzień uszyła,
to pruła nocą. Na koniec podstęp się wydał. Książęta nalegają, aby

javascript:void(0);


któregoś z nich ostatecznie wybrała. Gdyby Odyseusz zjawił się nagle
wśród nich, zabiliby go niechybnie.

Bogini dotknęła tułacza różdżką czarodziejską. Członki skurczyły się,
postać zgięła się we dwoje, skóra obwisła na wychudłych piszczelach.
Brudne, dziurawe łachmany okryły żebraka, w którym nikt by się nie
domyślił świetnego rycerza spod Troi. Przemieniony Odyseusz wziął
kostur, zarzucił na plecy biesagi i w przebraniu nędzarza ruszył na
podbój własnego domu i królestwa.

Jakoż nikt go nie poznał. […] Odyseusz wszedł do pałacu. Widział
rozpustę zalotników i siedząc na progu świetlicy żuł w milczeniu
hańbę swego domu i myślał o zemście. Wreszcie nadeszła pora.
Nazajutrz odbywał się turniej o rękę Penelopy. W podłogę sali
biesiadnej wbito jednym rzędem dwanaście toporów. Każdy
z zalotników brał ogromny łuk Odyseusza i próbował tak strzelić, aby
grot przeszedł przez otwory wszystkich, rzędem stojących toporów.
Lecz nikt nie miał nawet dość siły, aby napiąć łuk bohatera. Jeden
drugiemu broń ze wstydem oddawał. Na koniec żebrak, siedzący na
progu, prosił, żeby i jemu pozwolono. […] Odyseusz naciągnął łuk, aż
cięciwa odbrzękła jaskółczym gwizdem, wypuścił strzałę i grot
przeszedł przez wszystkie topory.

Opadły zeń łachmany żebracze. Nagi, potężny, gniewny stał przy
drzwiach niby bóstwo zemsty. Podniósł łuk. Brał jedną strzałę po
drugiej i szył w zbitą gromadę zalotników. A gdy skończył, odłożył
broń, wielce utrudzony. Służba wyniosła trupy ze sali, stoły i stołki
z krwi obmyto, wymieciono, wykadzono siarką. […] Królowa zeszła na
dół. Odyseusz siedział pod słupem, na środku pustej sali biesiadnej.
Niedaleko stał syn Telemach, wpatrzony w ojca. Oddzielony



dwudziestu latami rozłąki, utrudzony krwawym żniwem, którego
właśnie dokonał, wydał się jej mąż jakimś obcym, dalekim, nie
wiedziała, jak witać, jak mówić. Dopiero gdy odświeżył się kąpielą,
przebrał, zagadał o rzeczach im tylko obojgu wiadomych − padła mu
z płaczem w ramiona.

Pod jaworem na dziedzińcu lub w ogrodzie siadywali we czworo:
stary ojciec Laertes, Penelopa, Telemach i Odyseusz, który
opowiadałwszystko, czego doświadczył: dzieje wojny trojańskiej
i swoją tułaczkę. Z dalekich stron zjeżdżali się krewni i znajomi albo
i obcy ludzie, żeby zobaczyć człowieka, który był w podziemiu
i słyszał śpiew syren, i był kochankiem nimf mieszkających w grotach
tajemniczych. A gdy nadszedł czas, Odyseusz odczepił okręt
i odjechał na nową tułaczkę, wywróżoną przez Tejrezjasza, posłuszny
bogom i przeznaczeniu. Powrócił po wielu latach i osiadł
w dworzyszczu – król z siwą brodą, czekający na śmierć, która miała
doń wyjść z morza.
Źródło: Mitologia. Wierzenia i podania Greków i Rzymian, Warszawa 1979, s. 258–272.

Pokaż ćwiczenia: 輸醙難

Ćwiczenie 1

Połącz nazwisko uczonego z pojęciem, które jest w jego badaniach bardzo ważne.

Freud superego

Jung archetyp

Cur�us topos

輸

javascript:void(0);


Ćwiczenie 2

Oceń prawdziwość zdań. Zaznacz w tabeli Prawda, jeśli zdanie jest prawdziwe, lub Fałsz –
jeśli jest fałszywe.

Prawda Fałsz

Archetyp wiąże się z emocjami.

Według Junga podobne motywy występują w mitach,
literaturze i fantazjach.

Archetyp ma jedną i stałą formę.

Archetyp istnieje w nieświadomości zbiorowej.

Treść archetypu przyjmuje formę symbolu.

Liczba archetypów jest nieograniczona.

 

 

 

 

 

 

輸

Ćwiczenie 3

Wybierz te wyrazy, które dadzą tekst poprawny merytorycznie:

Według Junga  / Cur�usa  archetypy łączą się z emocjami  / 

intelektem  . Dowodzi tego m.in. opowieść o Pigmalionie i Galatei. Królem 

Cypru  / Pafos  rządziła miłość  / nienawiść  do wyrzeźbionej przez

niego kobiety. Taka postawa pokazuje też, jak ważne są uczucia w twórczości – Pigmalion to

archetyp artysty  / władcy  zakochanego w swoim dziele.

  



   

 

輸

Ćwiczenie 4
Zgodnie z tym, co pisał C.G. Jung, archetypiczną postać można postrzegać
niejednoznacznie. Udowodnij, że Pigmalion może być wzorcem negatywnym i/lub
pozytywnym.

輸



Ćwiczenie 5
W opowieści o Niobe mówi się o zmiennych emocjach. Matką kierowały różne uczucia
w zależności od tego, czy jej dzieci żyły, czy też już zostały zabite. Nazwij uczucia
przeżywane przez Niobe w obu tych sytuacjach. Do każdej z propozycji dodaj jej
antonim.

醙

Ćwiczenie 6
Niobe jest postrzegana jako archetyp. Podaj dwa przykłady tekstów kultury, których
bohaterki można porównać z Niobe. Nazwij emocje rządzące tymi bohaterkami.

醙

Ćwiczenie 7
Napisz liczący co najmniej 100 słów tekst, w którym wyjaśnisz, jaki sposób kobiecego
postępowania symbolizuje imię Penelopy.

難

Ćwiczenie 8
Jakich ludzi można nazwać Odysami? Scharakteryzuj Odysa jako postać archetypiczną.

難



Praca domowa

Przeczytaj mit o Filemonie i Baucis. Następnie napisz liczący 200–220 słów tekst
na temat: Archetyp w opowieści o Filemonie i Baucis.

Jan Parandowski

Mitologia. Wierzenia i podania Greków i Rzymian
Pewnego razu, przebrany za człowieka, udał się Dzeus wraz
z Hermesem na ziemię, żeby się przekonać, czy ludzie zachowują
jego święte prawo. O zachodzie słońca weszli do jakiegoś miasta
i idąc od domu do domu, szukali noclegu. Lecz wszystkie drzwi
zamykały się przed dwoma podróżnymi. Już noc była, gdy
zapukali do małej chatki stojącej na wzgórzu za miastem. Żyło tam
dwoje ubogich staruszków: Filemon i Baucis.

Dobrzy ludziska podsunęli nieznajomym stołki i rozniecili wesoły
ogień, dorzucając suchych liści i kory drzewnej. Filemon przyniósł
z ogrodu trochę jarzyn, które Baucis ugotowała w garnku
glinianym. Nakryli do stołu i ułożyli gości na łóżkach,
wyścieliwszy je jak mogli najwygodniej. Widząc jednak, że jedzenia
i napojów wciąż przybywa i że ich skromne naczynia zmieniają się
w złotą zastawę, poznali bogów i padli na kolana. Filemon chciał
złożyć ofiarę i zabić jedyną gęś, która chowała się w domu, ale
Dzeus go zatrzymał. Wszyscy czworo wyszli na szczyt góry i 
w promieniach jutrzenki ujrzeli staruszkowie na miejscu swojej
lepianki wspaniałą świątynię przeglądającą się w toni wielkiego
jeziora. Bogowie zatopili niegościnne miasto, a jego mieszkańców
przemienili w żaby. Filemon i Baucis żyli jeszcze długie lata,
pełniąc służbę kapłańską w nowej świątyni, aż pewnego dnia
wrośli w ziemię jako dwa drzewa, pniami ze sobą, złączone. Było
to spełnienie ich ostatniej prośby: umrzeć razem, aby jedno nie

”

javascript:void(0);


patrzyło na śmierć drugiego. W gałęziach drzew ptaki ścieliły
sobie gniazda, a podróżni, wypoczywając w ich cieniu, opowiadali
historię o niegodnych mieszkańcach jeziora i pobożnych
staruszkach.
Źródło: Jan Parandowski, Mitologia. Wierzenia i podania Greków i Rzymian, s. 59–60.



Dla nauczyciela

Autorka: Marzenna Śliwka

Przedmiot: Język polski

Temat: Bohaterowie mitologii greckiej jako archetypy ludzkich postaw i zachowań

Grupa docelowa:

Szkoła ponadpodstawowa, liceum ogólnokształcące, technikum, zakres podstawowy
i rozszerzony

Podstawa programowa:

Zakres podstawowy

Treści nauczania – wymagania szczegółowe

I. Kształcenie literackie i kulturowe.

1. Czytanie utworów literackich. Uczeń:

5) interpretuje treści alegoryczne i symboliczne utworu literackiego;

10) rozpoznaje w utworze sposoby kreowania: świata przedstawionego (fabuły,
bohaterów, akcji, wątków, motywów), narracji, sytuacji lirycznej; interpretuje
je i wartościuje;

11) rozumie pojęcie motywu literackiego i toposu, rozpoznaje podstawowe
motywy i toposy oraz dostrzega żywotność motywów biblijnych i antycznych
w utworach literackich; określa ich rolę w tworzeniu znaczeń uniwersalnych;

13) porównuje utwory literackie lub ich fragmenty, dostrzega kontynuacje
i nawiązania w porównywanych utworach, określa cechy wspólne i różne;



14) przedstawia propozycję interpretacji utworu, wskazuje w tekście miejsca,
które mogą stanowić argumenty na poparcie jego propozycji interpretacyjnej;

15) wykorzystuje w interpretacji utworów literackich potrzebne konteksty,
szczególnie kontekst historycznoliteracki, historyczny, polityczny, kulturowy,
filozoficzny, biograficzny, mitologiczny, biblijny, egzystencjalny;

16) rozpoznaje obecne w utworach literackich wartości uniwersalne
i narodowe; określa ich rolę i związek z problematyką utworu oraz znaczenie
dla budowania własnego systemu wartości.

2. Odbiór tekstów kultury. Uczeń:

1) przetwarza i hierarchizuje informacje z tekstów, np. publicystycznych,
popularnonaukowych, naukowych;

2) analizuje strukturę tekstu: odczytuje jego sens, główną myśl, sposób
prowadzenia wywodu oraz argumentację;

6) odczytuje pozaliterackie teksty kultury, stosując kod właściwy w danej
dziedzinie sztuki;

II. Kształcenie językowe.

2. Zróżnicowanie języka. Uczeń:

5) zna, rozumie i funkcjonalnie wykorzystuje biblizmy, mitologizmy, sentencje,
przysłowia i aforyzmy obecne w polskim dziedzictwie kulturowym;

III. Tworzenie wypowiedzi.

1. Elementy retoryki. Uczeń:

1) formułuje tezy i argumenty w wypowiedzi ustnej i pisemnej przy użyciu
odpowiednich konstrukcji składniowych;

3) rozumie i stosuje w tekstach retorycznych zasadę kompozycyjną (np. teza,
argumenty, apel, pointa);

6) rozumie, na czym polega logika i konsekwencja toku rozumowania
w wypowiedziach argumentacyjnych i stosuje je we własnych tekstach;



IV. Samokształcenie.

1. rozwija umiejętność pracy samodzielnej między innymi przez przygotowanie
różnorodnych form prezentacji własnego stanowiska;

Zakres rozszerzony

Treści nauczania – wymagania szczegółowe

I. Kształcenie literackie i kulturowe.

1. Czytanie utworów literackich. Uczeń: spełnia wymagania określone dla
zakresu podstawowego, a ponadto:

9) rozumie pojęcie archetypu, rozpoznaje archetypy w utworach literackich
oraz określa ich rolę w tworzeniu znaczeń uniwersalnych;

Kształtowane kompetencje kluczowe:

kompetencje w zakresie rozumienia i tworzenia informacji;

kompetencje w zakresie wielojęzyczności;

kompetencje cyfrowe;

kompetencje osobiste, społeczne i w zakresie umiejętności uczenia się;

kompetencje obywatelskie;

kompetencje w zakresie świadomości i ekspresji kulturalnej.

Cele operacyjne. Uczeń:

rozumie i odróżnia pojęcia archetypu i toposu,

interpretuje wybrane greckie mity,

na podstawie tekstów publicystycznych określa archetypy obecne w mitach,

streszcza jeden z mitów.

Strategie nauczania:



konstruktywizm;

konektywizm.

Metody i techniki nauczania:

z użyciem e‐podręcznika;

ćwiczeń przedmiotowych;

z użyciem komputera.

Formy pracy:

praca indywidualna;

praca w parach;

praca w grupach;

praca całego zespołu klasowego.

Środki dydaktyczne:

komputery z głośnikami, słuchawkami i dostępem do internetu;

zasoby multimedialne zawarte w e‐materiale;

tablica interaktywna/tablica, pisak/kreda.

Przebieg lekcji

Przed lekcją:

1. Przygotowanie do zajęć. Nauczyciel loguje się na platformie i udostępnia
uczniom e‐materiał Bohaterowie mitologii greckiej jako archetypy ludzkich
postaw i zachowań. Prosi uczestników zajęć o zapoznanie się z tekstem w sekcji
„Przeczytaj” i wykonanie polecenia nr 1, 2 w sekcji „Mapa myśli”.
Uczniowie przypominają sobie treść wybranych mitów i losy bohaterów (np.
Niobe, Dedala, Ikara, Syzyfa, Narcyza, Odyseusza, Penelopy, Heraklesa, Orfeusza,



Prometeusza, Antygony, Edypa itd.). Zwracają uwagę na postawy i szczególne
cechy postaci.

Faza wprowadzająca:

1. Nawiązanie do tematu. Nauczyciel inicjuje rozmowę na temat obecności
motywów mitologicznych w kulturze, podkreśla liczne inspiracje mitologią. Prosi
uczniów o podanie kilku przykładów filmów, książek, gier, muzyki oraz
o przytoczenie związków frazeologicznych, w których znajdują się nawiązania do
mitów. Następnie nauczyciel odwołuje się do znajomości terminu „archetyp”,
ewentualnie uzupełnia informacje. Warto zaznaczyć, że wśród archetypów
wyróżniamy konkretne postacie – bohaterów, którzy dokonali niezwykłych
czynów lub znaleźli się w wyjątkowych sytuacjach, zajmując określoną postawę
wobec rzeczywistości. Takie cechy lub postawy mają wymiar uniwersalny.

Faza realizacyjna:

1. Praca z multimedium. Uczniowie czytają teksty zamieszczone w sekcji
„Sprawdź się” i indywidualnie wykonują ćwiczenia 1, 2, 3.

2. Wywiad – aktywizowanie uczniów. Nauczyciel prosi chętnych uczniów
o zgłoszenie się i wylosowanie jednego z bohaterów mitologicznych. Zadaniem
jest wcielenie się w postać i krótkie przedstawienie jej losów (w formie narracji
pierwszoosobowej). Pozostali uczniowie zadają pytania. W tym wypadku sugeruje
się, aby skupić się nie na losach, ale na emocjach, motywacji, decyzjach
podejmowanych przez bohaterów, ich postawach wobec życia i priorytetów. Po
przeprowadzeniu kilku wywiadów uczniowie podsumowują ćwiczenie.
Nauczyciel może zadać pytania pomocnicze, np.:
- Który z bohaterów najbardziej przypomina współczesnego człowieka?
Dlaczego?
- Które cechy bohaterów mitologicznych przypisalibyście swoim przyjaciołom
albo sobie?
- Które z elementów zdecydowały o archetypowości bohatera?

Faza podsumowująca:



1. Nauczyciel prosi, by uczniowie podzielili się na grupy i wykonali wskazane przez
niego ćwiczenia spośród: 4, 5, 6, 7, 8 (sekcja „Sprawdź się”). Następnie weryfikuje
poprawność odpowiedzi uczniów.

Praca domowa:

1. Wybierz jedno z zadań:
a) Który z bohaterów mitologicznych mógłby stać się dla ciebie inspiracją?
Uzasadnij swój wybór.
b) Przeczytaj mit o Filemonie i Baucis. Na jego podstawie napisz pracę na temat:
Archetyp w opowieści (praca domowa w sekcji: „Sprawdź się”).

Materiały pomocnicze:

Władysław Kopaliński, Słownik mitów i tradycji kultury, Warszawa 1985
Mirosław Korolko, Słownik kultury śródziemnomorskiej w Polsce, Warszawa
2004
Maciej Czeszewski, Katarzyna Foremniak, Ludzie i miejsca w języku. Słownik
frazeologizmów eponimicznych, Warszawa 2011

Wskazówki metodyczne

Podczas lekcji można powtórzyć i utrwalić znajomość pojęć: motyw, symbol,
archetyp, topos, mit. Na podstawie tekstów zamieszczonych w sekcji „Przeczytaj”
można nawiązać do funkcji mitów.
Nauczyciel proponuje do wywiadu bohaterów mitologicznych, może też poprosić
uczniów o samodzielny wybór. W tym wypadku warto poprosić o uzasadnienie
decyzji.


